# *Liwāṭ* : « agir comme le peuple de Loth... » Formation et interprétation lexicales en arabe classique \*

PIERRE LARCHER (Aix-Marseille University, Aix-en-Provence, France)

#### **Abstract**

According to early Arab lexicographers, the Koranic personage of Lūt (the biblical Loth) is at the origin of a lexical family of Classical Arabic. The object of the present article is to reflect, as a linguist, on the formation and interpretation of each member of this rather large family, whose core is <code>liwāt</code>. Besides two nouns directly derived from Lūt, it includes several verbs formed thereon as well as a number of nominal forms associated with such verbs. The scope of this case study lies in calling into question the formal and semantic relations currently regarded as the best established in the field of lexical derivation in Classical Arabic.

Key-words: Classical Arabic; lexicology; derivation from proper nouns; word-formation; lexical semantics

## 1. Introduction

Mon point de départ est un article de SCHMITT (2001-2002). Ce dernier a montré qu'en droit musulman (fiqh) liwat ne désignait pas l'homosexualité masculine, mais la sodomie (ce qui est l'interprétation de l'article liwat de  $El^2$ ), au sens précis de coït anal entre deux hommes ou, éventuellement, un homme et une femme. L'objet du présent article est de réfléchir, en linguiste, à la formation et à l'interprétation de ce mot particulier et, au delà, de la famille lexicale, assez nombreuse, dont il est le centre, et de montrer que cette étude de cas peut contribuer au renouvellement de la représentation que nous nous faisons de la formation et de l'interprétation lexicales en arabe classique de manière générale.

## 2. Formation

Si on ouvre le *Lisān al-'Arab* d'Ibn Manzūr (m. 711/1311), voici ce qu'on peut lire à l'article LWT (III: 412):

<sup>\*</sup> Version écrite de la communication faite au colloque *Arabic and Semitic Linguistics Contextualized*, Friedrich-Alexander Universität Erlangen-Nürnberg, 11 Avril 2014.

Loth: nom du prophète (...); *lāṭa al-raǧulu liwāṭan wa-lāwaṭa*, c'est-à-dire agir comme le peuple de Loth. Al-Layṭ a dit: « Loth était un prophète qu'Allah envoya à son peuple, mais ils le traitèrent de menteur et firent ce qu'ils firent. Les gens dérivèrent de son nom un verbe s'appliquant à qui fait ce que fait le peuple de Loth

wa-lūṭ ism al-nabī (...) wa-lāṭa al-raǧulu wa-lāwaṭa 'ay 'amila 'amal qawm lūṭ waqāla al-Layṯ lūṭ kāna nabiyyan ba'aṯahu llāhu 'alā qawmihi fa-kaddabūhu wa-'aḥdaṯū mā 'aḥdaṭū fa-štaqqa al-nās min ismihi fi'lan liman fa'ala fi'l qawmihi

Le Qāmūs (II: 398) de Fīrūzābādī (m. 817/1415) donne également : lāṭa 'amila 'amala qawmihi ka-lāwaṭa wa-talawwaṭa. Ainsi, pour le premier de ces deux dictionnaires, Lūṭ, le correspondant arabe et coranique du Loth hébreu et biblique, est bien la base, non pas d'un, mais de deux verbes, et, pour le second, de trois : le verbe de base lāṭa, le verbe III lāwaṭa et le verbe V talawwaṭa avec une seule et même paraphrase 'amila 'amal qawm lūṭ « agir comme le peuple de Loth ».

De ces trois verbes, le verbe de base *lāṭa* est cependant le seul enregistré dans le plus ancien dictionnaire en notre possession, le *Kitāb al-'ayn* (VII: 452), attribué à al-Ḥalīl b. 'Aḥmad al-Farāhīdī (m. 160/776 ou 170/786 ou 175/791). C'est lui que cite *in extenso* le *Lisān al-'Arab*, sous le nom d'al-Layt, i.e. al-Layt ibn Muzaffar (m. autour de 183-4/800). Le verbe III *lāwaṭa* n'apparaît qu'avec le Ṣihāḥ (III: 1158) de Ğawharī (m. vers 400/1009-10), ce que relève le Tāǧ al-'Arūs (XX: 84) d'al-Zabīdī (m. 1205/1791) : lāṭa (...) ka-lāwaṭa naqalahu al-Ğawharī. Il est inconnu du Tahḍīb al-luġa (XIV: 24) d'al-'Azharī (m. 370/980), ainsi que du Muḥkam (IX: 238) et du Muḥaṣṣaṣ (V: 113) d'Ibn Sīda (m. 458/1066). Résumons-nous : tous les dictionnaires ici cités connaissent le verbe de base lāṭa. En revanche, lāwaṭa est seulement connu du Ṣiḥāḥ, du Lisān al-'Arab, du Qāmūs et du Tāǧ al-'Arūs. Enfin, seuls ces deux derniers connaissent talawwaṭa. Certains dictionnaires comme Ğamhara (XIV: 23) d'Ibn Durayd (m. 321/933), Maqāyīs al-luġa (5: 221) d'Ibn Fāris (m. 395/1004) ou 'Asās al-balāġa (p. 417) de Zamaḥšarī (m. 538/1144) ne traitent que de l'autre lāṭa, sur lequel nous reviendrons en 5.

L'existence du verbe de base  $l\bar{a}ta$  d'une part, le fait que tous les dictionnaires lui rattachent explicitement le nom d'action  $liw\bar{a}t$  d'autre part, permettent de faire deux hypothèses sur le plan morphologique :

1) le verbe de base  $l\bar{a}ta$  a pour inaccompli  $yal\bar{u}tu$ . On voit que le radical de celui-ci - $l\bar{u}t$ -coïncide exactement avec la base nominale  $L\bar{u}t$ . Par suite, on peut passer immédiatement de la base au verbe dérivé :  $L\bar{u}t$  (« Loth ») >  $yal\bar{u}tu$  « il lothise », len supposant que c'est l'inaccompli qui a servi d'entrée au verbe, l'accompli  $l\bar{a}ta$  étant ensuite reconstruit par analogie avec les verbes creux du type  $q\bar{a}la$ - $yaq\bar{u}lu$ . Un verbe n'est jamais qu'un ensemble de formes. Un nouveau verbe commence toujours et nécessairement par l'une de ses formes. Dans quelques cas, il est possible de déterminer la forme d'entrée, comme dans le premier vers du second poème du  $D\bar{v}w\bar{u}n$  d'Imru' al-Qays (Ve-VIe siècles ap. JC) :

'a-lā 'im şabāḥan 'ayyuhā ṭ-ṭalalu l-bālī wa-hal ya'iman man kāna fī l-'uṣuri l-ḫālī

JAIS • 14 (2014): 213-227

 $<sup>1\</sup>quad \text{SCHMITT forme pareillement et justement en allemand le verbe} *luten.$ 

Le verbe wa'ama-ya'imu, que l'on trouve dans le deuxième hémistiche, est issu de l'impératif tronqué du verbe na'ama que l'on trouve dans la formule de salutation matinale  $(in)'im\ sab\bar{a}han$  (litt. « sois heureux au matin! ») employée dans le premier hémistiche, soit na'ama > yan'imu > in'im > im. Réinterprétable comme l'impératif d'un verbe assimilé, c'est lui qui donne naissance au verbe wa'ama, suivant le schéma im > ya'im > wa'ama, et en explique le sens : non pas « dire », mais « se faire dire  $im\ sab\bar{a}han\$ ». Le vers s'interprète en effet ainsi :

Holà! Salut à toi au matin vestige évanescent!

Mais peut-il être salué celui qui gît dans l'aube solitaire?

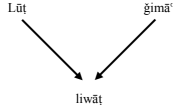
Ce qui est vrai des verbes l'est tout autant des noms. Si  $m\bar{a}l$ , issu de la réanalyse de  $m\bar{a}$   $l\bar{\iota}$  (« ce qui est à moi ») en  $m\bar{a}l + \bar{\iota}$  (« bien de moi ») a pour pluriel ' $amw\bar{a}l$ , c'est par analogie avec des noms tels que  $b\bar{a}b$ -' $abw\bar{a}b$  (« une porte/des portes »). Dans tous ces cas, on peut se passer du principe racine/schème. Il n'est pas besoin d'imaginer que de la base  $L\bar{u}t$  on a extrait les radicales l-w-t, qui, croisées avec la forme fa'ala, donnent la forme abstraite \*lawata qui, à son tour, donne, au terme d'un processus morpho-phonologique, la forme concrète  $l\bar{a}ta$ ...

- 2) En rattachant  $liw\bar{a}t$  à I, les dictionnaires posent la question de la formation et de l'interprétation de III  $l\bar{a}wata$ . Deux hypothèses au moins sont possibles :
- a) l'une est syntaxique. Selon ULLMANN (2000: 1764-1766), le verbe *lāṭa* s'emploie soit intransitivement, soit transitivement, mais avec un objet indirect (*lāṭa bi-hi*, à peu près « pratiquer la sodomie sur quelqu'un »), plus souvent que direct (*lāṭa-hu*, « sodomiser quelqu'un »). Le passage de I à III marquerait alors celui de la transitivité indirecte (ou aussi bien de l'intransitivité) à la transitivité directe, ce qui ferait de *lāwaṭa-hu* un déverbatif de *lāṭa* (*bihi*) et un parfait exemple de ce qu'on appelle dans la tradition allemande *Zielstamm*. Cette valeur de la III, reconnue des meilleurs grammairiens arabes, est incontestable et illustrée par un certain nombre de paires, e.g. *ḥakama* « juger » > *ḥākama-hu* « faire un procès à quelqu'un » ; *ṭalaba* (*-hā*) *minhu* « quérir (quelque chose) de quelqu'un > *ṭālaba-hu* (*bi-hā*) « requérir quelqu'un (pour quelque chose) ». Mais le fait que *lāṭa* puisse s'employer transitivement et que *lāwaṭa* puisse s'employer lui-même intransitivement (ULLMANN 2000: 1766) affaiblit l'hypothèse syntaxique.
- b) l'autre est morphologique. Si  $liw\bar{a}t$  est rattaché à I, il n'en est pas moins rattachable à III, comme forme  $fi'\bar{a}l$ , qui constitue une interface entre I et III. On pourrait faire l'hypothèse que  $liw\bar{a}t$  a servi de pont (ou pivot)<sup>3</sup> entre I et III, suivant le schéma  $l\bar{a}ta > liw\bar{a}t > l\bar{a}wata$ ,  $liw\bar{a}t$  ayant été réinterprété comme nom d'action de III et non plus de I. Certaines

<sup>2</sup> Cet exemple est étudié en détail dans LARCHER 1998a. Pour le sens, on peut rapprocher du latin salvere, dénominatif de salvus et de sens « être sain et sauf », mais, qui, à travers son impératif Salve! (« Porte-toi bien! »), employé comme formule de salutation, gagne le nouveau sens de « se faire dire salve », bien attesté par cette citation de Cicéron, avec futur épistolaire: salvebis a meo Cicerone (« tu as le salut de mon [fils] Cicéron »).

<sup>3</sup> Le phénomène semble mieux connu et reconnu des arabisants, quand une forme équivoque sert de pont entre deux familles lexicales, symbolisées par leurs racines consonantiques, e.g. WHM (I wahama « imaginer ») > VIII ittahama (« s'imaginer », puis « soupçonner », puis « accuser ») > THM (tuhma « accusation », tahīm « accusé »). Cf. l'étude pionnière d'Adam Mez (1869-1917) (MEZ 1906).

paires du lexique de l'arabe classique pourraient s'expliquer ainsi, par exemple  $q\bar{a}sa/q\bar{a}yasa$ , le nom d'action  $qiy\bar{a}s$  se rattachant au premier chef à  $q\bar{a}sa$ . Il faut néanmoins que cette formation fasse sens. Ce qui est le cas de  $q\bar{a}yasa$ : mesurer une chose à/sur une autre  $(q\bar{a}sa)$ , c'est aussi bien mesurer l'une avec l'autre  $(q\bar{a}yasa)$ . Et c'est aussi le cas de  $l\bar{a}wata/liw\bar{a}t$ . Notons en effet que cette seconde hypothèse n'est pas exclusive d'une troisième, qui serait même nécessaire si le verbe de base  $l\bar{a}ta$  n'existait pas. On pourrait expliquer l'existence de la forme III par un phénomène d'attraction paradigmatique :  $liw\bar{a}t$  est en effet un type particulier de relation sexuelle, ce qui s'appelle en arabe  $gim\bar{a}$  (« conjonction », comme on trouve dans les anciennes traductions de l'arabe). Dans une formation de ce type, analogique là encore, le mot ne croise pas une racine et un schème, mais une base nominale et un hyperonyme, dont le dérivé est un hyponyme, soit :



On a ainsi  $qas\bar{a}ma$  « groupe de jureurs, serment collectif », qui doit sa forme à  $\check{g}am\bar{a}'a$  (« groupe ») ou  $z\bar{a}hara$  « répudier sa femme par le dos, i.e. en lui disant 'anti 'alayya kazahr 'umm\bar{t} (tu m'es comme le dos de ma mère) », qui doit sa forme à  $f\bar{a}raqa$  (« se séparer de son conjoint »). En faveur de cette hypothèse, on peut citer le Muhassas d'Ibn S\bar{t}da. C'est un dictionnaire thématique et c'est au  $b\bar{a}b$   $al-\check{g}im\bar{a}'$  (V: 110-114) qu'Ibn S\bar{t}da cite le verbe  $l\bar{a}ta-liw\bar{a}tan$ , sans mention de construction, suggérant que le verbe de base même marque une relation et, par suite, que le verbe III ne représente qu'un ajustement forme/sens. On peut donc croiser les deuxième et troisième hypothèses, soit :



Lāwaṭa serait alors un parfait exemple de « participatif », en rappelant que la notion arabe de mušāraka est plus large que la notion arabisante de réciprocité, en ce qu'elle n'implique pas que la relation soit strictement symétrique. Cela est confirmé, me semble-t-il, par le terme qu'Ibn Sīda donne juste près, al-tarāduf, comme « substitut d'un acte abominable » (kināya ʿan fī qabīḥ), qui ne peut être que la sodomie. L'image est celle de deux individus

JAIS • 14 (2014): 213-227

<sup>4</sup> Je ne fais que reprendre, en l'étendant, le concept de *Formangleichung bei begrifflichen Korrespondenzen* (« alignement formel en cas de correspondances conceptuelles ») dû à Jakob Barth (1851-1914) (BARTH 1906). Pour des exemples de cette extension, cf. LARCHER 2007.

sur une même monture, l'un en selle et l'autre en croupe. La relation n'est pas symétrique (l'un étant devant et l'autre derrière), ce qui n'empêche pas l'apparition de la forme VI...

Reste le verbe V *talawwața*, qui pose des problèmes particuliers et sur lequel je reviendrai en 4.

# 3. Interprétation

La paraphrase des trois verbes par 'amila 'amal lūṭ (« faire ce que fait le peuple de Loth, agir comme le peuple de Loth ») pourrait sembler l'effet de la pudeur ou d'une pudibonderie. Si l'on y réfléchit, on verra pourtant que c'est la seule paraphrase possible pour un verbe dérivé d'un nom propre d'individu. Comme verbe d'action, celui-ci est certes paraphrasable par « faire... ». La syntaxe, selon qu'il est intransitif ou transitif, indique que l'action qu'il désigne concerne seulement le sujet, ou, en plus du sujet, un objet. Mais pour le reste, c'est-à-dire l'essentiel, le verbe tire originellement son sens de ce que faisait l'individu dont le nom est à la base du verbe ou, plus largement, d'une action au centre de laquelle il se trouve. Autrement dit, le sens d'un tel verbe est de nature tout à la fois allusive et analogique. Allusive : le verbe fait implicitement référence à un événement, dont il ne mentionne que le personnage central. Il y a donc en même temps une métonymie, de l'actant pour l'action. Et analogique : le verbe propose une comparaison implicite entre ce que fait (font) le (les) protagoniste(s) de l'événement et le (les) argument(s) dont est prédiqué le verbe.

Ainsi le français a le verbe *mithridatiser*, transitif (*mithridatiser quelqu'un*) ou réfléchi (*se mithridatiser*), qui signifie « faire à quelqu'un (ou à soi-même) ce que Mithridate (se) faisait », c'est-à-dire « (s') immuniser en (s') accoutumant à un poison », par allusion à Mithridate VI Eupator (vers 132-63 av. JC), roi du Pont, qui s'immunisait contre le poison, en prenant de petites doses de poison.

Deux autres exemples, l'un littéraire et l'autre musical. Le poète français Joachim du Bellay (1522-1560) emploie le verbe *pétrarquiser* dans le premier vers d'un poème de 1553 intitulé *Contre les pétrarquistes* : « J'ai oublié l'art de pétrarquiser... ». Pétrarquiser, c'est faire ce que le poète italien Pétrarque (1304-1374) faisait et qui est le contraire de ce que Du Bellay, qui fut lui-même pétrarquiste, prétend désormais faire, ajoutant (v. 2-3) : « je veux d'amour franchement deviser / Sans vous flatter et sans me déguiser ». Le pétrarquisme, on l'a compris, est une forme de maniérisme.

Si maintenant je dis que Giuseppe Verdi (1813-1901), dans *Otello* (1887), « wagnérise », tout mélomane, amateur d'art lyrique, comprendra : à la fin du premier acte apparaît, dans le duo d'amour d'Othello et de Desdémone, un thème musical. Il ne ressemble pas seulement à du Richard Wagner (1813-1883), mais encore, comme chez Wagner, est associé à un élément dramatique, en l'espèce le baiser (*Un bacio...*), réapparaissant deux fois encore au quatrième et dernier acte. C'est donc un *leitmotiv*.

On peut également citer le verbe allemand *boykottieren*<sup>5</sup> qui, tout comme le français *boycotter*, vient de l'anglais *to boycott*. Cet exemple est intéressant, car il montre que

<sup>5</sup> Je dois cet exemple à Lutz EDZARD.

l'individu au centre de l'action à laquelle fait allusion le verbe formé sur son nom peut s'y trouver, non au titre d'agent, mais de patient. *Boycotter* quelqu'un en effet, ce n'est pas faire à quelqu'un ce que Charles Cunningham Boycott (1832-1897) faisait aux autres, mais ce que les autres lui firent, en l'espèce ses fermiers, qu'il maltraitait et qui lui imposèrent en représailles un blocus qui le ruina. L'interprétation de ces verbes est donc encore plus « idiosyncrasique » que je ne le pensais.

Il en va de même de *lāṭa*, *lāwaṭa* et *talawwaṭa*, qui, sur le plan sémantique, présentent une particularité remarquable : comme le révèle la paraphrase, la base *Lūṭ* est en effet à comprendre *métonymiquement* comme *qawm Lūṭ*. Pour comprendre cette métonymie *supplémentaire* (par rapport aux exemples précédents), il faut savoir ce que faisait le peuple de Loth et, pour le savoir, il faut se référer au Coran. Selon SCHMITT (2001-2002: 61) :

Die Lūṭ-Geschichte wird im *Qur'ān* nicht seltener als 15 mal erwähnt (VII 80–84; IX 70; XI 77–81; XV 58–77; XXI 74,75; XXII 43; XXVI 160–175; XXVII 54–59; XXIX 28–35; XXXVII 133–136; XXXVIII 13; L 13; LI 32-37; LIII 53; LIV 33–40).

En fait le Coran évoque, implicitement ou explicitement, Loth et/ou sa famille et/ou son peuple bien plus de 15 fois, mais raconte leur histoire bien moins de fois : 8 fois ! Soit, en répétant l'énumération de SCHMITT et en mettant en gras les passages où cette histoire est racontée :

VII 80-84; IX 70 (allusion à la destruction des cités, sans mention du peuple de Loth); XI 77-83; XV 58-77; XXI 74, 75 (l'histoire n'est pas racontée); XXII 43 (mention du « peuple de Loth » parmi les peuples réprouvés), XXVI 160-175; XXVII 54-59; XXIX 28-35; XXXVII 133-138 (Loth sauvé, mais non sa femme); XXXVIII, 13 (« le peuple de Loth »); LI 32-37 (allusion à la destruction des cités, sans mention du peuple de Loth); LIII 53-54 (cité renversée sans mention du peuple de Loth), LIV 33-40.

Encore cette histoire n'est-elle jamais racontée complètement, mais plutôt par bribes, et avec des variations dans le détail. C'est seulement la collation des différents passages qui permet de reconstituer une histoire coranique de Loth, de sa famille et de son peuple. Dans quatre des huit passages où l'histoire du peuple de Loth est racontée, il est fait mention d'une « turpitude » (fāhiša) particulière :

Cor. 7, 81 : *'innakum la-ta'tūna l-riǧāla šahwatan min dūni n-nisā'i* (« oui, vous venez aux hommes avec désir et non aux femmes »)

Cor. 26, 165-166 : 'a-ta'tūna l-dukrāna mina l-'ālamīn / wa-tadarūna mā ḫalaqa la-kum rabbukum min 'azwāğikum (« Viendrez-vous aux mâles des mondes / et délaisserez-vous ce que votre Seigneur a créé pour vous, vos épouses ? »)

Cor. 27, 55 : 'a-'innakum la-ta'tūna l-riǧāla šahwatan min dūni n-nisā'i (« est-il vrai que vous venez aux hommes avec désir, non aux femmes ? »)

Cor. 29, 28 : 'a-'innakum la-ta'tūna l-riǧāla (« est-il vrai que vous venez aux hommes ? »).

L'affirmation de 7, 81 est placée dans le champ d'une interrogation, en totalité en 27, 55 et en partie en 29, 28, une variante apparaissant en 26, 165. C'est de cette « turpitude » qu' « agir comme le peuple de Loth » est devenu synonyme, sans doute parce que, mentionnée quatre fois dans des termes identiques ou presque identiques, elle est devenue le point central de l'histoire. Et c'est parce que Loth est le seul à ne pas faire ce que son peuple fait que la métonymie  $L\bar{u}t = qawm L\bar{u}t$  est nécessaire.

Cette « venue des hommes aux hommes » a été interprétée comme coït (mot qui vient, rappelons-le, du latin *coire* « aller ensemble »). Ce n'est certainement pas un hasard : venir à/chez quelqu'un peut parfaitement être une métonymie euphémisante pour pénétrer. Il est probable que le Coran ne fait que consacrer un usage antérieur. Quoi qu'il en soit, les participes actif et passif du verbe 'atā, soit 'ātin et mu'tā, s'emploient couramment pour désigner les deux partenaires d'une relation sexuelle.

Seule la restriction de sens de *liwāt* permet d'en comprendre l'extension : c'est parce qu'il désigne non pas l'homosexualité masculine en général, mais la sodomie en particulier, qu'il peut désigner le coït anal, non seulement entre hommes, mais aussi entre un homme et une femme. Dans ce dernier cas, cependant, apparaissent des expressions spécifiques (SCHMITT 2001-2002 : 54), telles que *al-lūtiyya al-ṣuġrā* ou *al-liwāṭa bi-mra'atihi*. *Lūṭiyya* et *liwāṭa* sont deux autres dérivés de *Lūṭ*, sur lequels nous reviendrons en 5. Cela peut suggérer que *liwāṭ*, en lui-même, se comprend immédiatement comme sodomie homosexuelle. Va d'ailleurs dans le même sens la restriction de *lūṭiyya* par ṣuġrā pour désigner la sodomie hétérosexuelle : cela implique que *lūṭiyya* tout court se dit, non de la sodomie en général, mais de la sodomie homosexuelle en particulier. On pourrait comparer *-horresco referens-* avec ǧihād. Contrairement à ce que prétend aujourd'hui une certaine apologétique musulmane, ǧihād tout court est mis pour ǧihād fī sabīli llāh et, par suite, tout en signifiant littéralement « effort intense », désigne bien la guerre sainte. C'est seulement ǧihād al-nafs qui désigne le combat contre soi-même, cher aux mystiques et à certains penseurs chiites.

Globalement, la formation et l'interprétation de *liwāt* peuvent être comparées à celles de *sodomie. Sodomie* est formé sur Sodome, nom d'une ville mentionnée dans la Bible (Genèse 18-19), mais non dans le Coran, et où habite Loth. Le mot fait allusion au comportement de cette ville, c'est-à-dire de ses habitants: la métonymie est moindre qu'avec *liwāt* et, surtout, ne comporte pas le caractère paradoxal de la formation arabe, Loth étant en effet le seul « juste » de la cité! Mais il désigne précisément, dans le français d'aujourd'hui, comme *liwāt* en arabe classique, le coït anal, même si, dans l'histoire de la langue ou d'une langue à l'autre (allemand, anglais), il n'en a pas toujours été ainsi, le mot pouvant avoir un sens plus large ou un autre sens (bestialité). Enfin *sodomie* nous introduit à la formation et à l'interprétation des mots dérivés de noms propres de lieu (toponymes), comparable par son double caractère allusif et idiosyncrasique à ceux dérivés de noms propres d'individus (anthroponymes).

<sup>6</sup> Kees VERSTEEGH (c.p.) a relevé comme étonnante une formation à partir du nom d'un personnage, neveu d'Abraham dans la Bible, mais prophète dans le Coran : il faut croire que l'islam des premiers siècles était moins révérencieux qu'il ne l'est devenu au fil du temps...

# 4. Talawwata

Revenons maintenant à talawwata. SCHMITT (2001-2002 : 52, n. 3) écrit :

Zu Grunde liegen dürfte eine Bedeutung wie bei tanaşşara (also zum  $l\bar{u}t\bar{t}$  werden), oder wie bei tanammara (also sich wie ein  $l\bar{u}t\bar{t}$  benehmen)

(Au fond, il pourrait s'y trouver une signification comme dans tanaṣṣara (donc : devenir  $l\bar{u}t\bar{t}$ ) ou comme dans tanammara (donc : se comporter comme un  $lut\bar{t}$ )).

Tanassara, c'est en effet « se faire chrétien », d'où « devenir chrétien », mais tanammara, ce n'est pas « se faire nimr (léopard d'Arabie) », mais « faire le nimr », c'est-à-dire « se comporter comme un nimr ». Notons, par anticipation, que ce verbe a, possiblement, le sens d'« être tacheté comme un nimr ». Le français moderne réagit au caractère effectif ou affecté de la relation unissant la base nominale du verbe au sujet de ce verbe par des locutions verbales différentes : se faire N ou faire le N (N = Nom). Mais à l'instar de l'arabe classique qui emploie la même forme tafa'ala dans les deux cas, le français ancien utilisait la même forme pronominale (se N-er) dans les deux cas, la locution verbale utilisée comme paraphrase révélant la différence sémantique. Ainsi se dandiner, c'est « faire le dindon » (et non « se faire dindon »), et se pavaner, c'est « faire le paon » (et non « se faire paon »). Quelquefois, le français utilise non la forme pronominale, explicitement réfléchie, mais le verbe intransitif, implicitement réfléchi, par exemple coqueter « faire le coquet », c'est-à-dire (étymologiquement) le petit coq (mais le sens étymologique s'est depuis longtemps perdu, comme le montre le fait que coquet a reçu un féminin, coquette, et que coqueter peut se dire des deux sexes dans le même sens de « chercher à plaire à l'autre sexe »). C'est aussi le cas de l'arabe, qui, à côté de tanammara, a également II nammara dans le même sens. <sup>7</sup> Les exemples de *tanassara* et de *tanammara* montrent qu'il n'y a pas deux séries de tafa 'ala dénominatifs, mais une seule, la différence d'interprétation dépendant non de la forme linguistique, mais du contexte extra-linguistique, c'est-à-dire de la possibilité ou non pour le sujet du verbe d'être effectivement ou non N, naturellement ou culturellement. L'impossibilité est naturelle dans le cas de tanammara : un homme n'étant pas un nimr, dire d'un homme qu'il est un nimr revient ipso facto à le comparer implicitement à un nimr, en l'espèce sous le rapport de la colère (ici on quitte le domaine des réalités pour celui des représentations). Mais l'impossiblité peut être aussi culturelle, comme dans le cas d'al-Mutanabbī, surnom donné au poète 'Abū al-Ṭayyib 'Aḥmad b. al-Husayn al-Ğu'fī (m. 354/965). Mahomet étant le « sceau des prophètes », nul après lui ne peut prophétiser, mais seulement faire le prophète ou se dire prophète. En donnant l'exemple de haṣī yatalawwaṭu wa-yaṭlubu al-gilmān (ein Eunuch \*lutet und verlangt nach Knaben), SCHMITT semble pencher en faveur du comportement affecté. Mais il ajoute :

wichtig ist auch, dass *ḫaṣī* den "nur" seiner Zeugungskraft – nicht seines Organs – beraubten Eunuchen meint

JAIS • 14 (2014): 213-227

<sup>7</sup> Et même I *namira*, cf. *Lisān al-'Arab* (III: 721): *wa-namira al-rağulu wa-nammara wa-tanammara*: *ġadiba*. Ce *tanammara* est également expliqué comme « revêtir la peau d'un *nimr* » (*labisa ǧild al-nimr*), allusion à un ancien rite guerrier.

(important est aussi le fait que *ḫaṣī* désigne l'eunuque privé seulement de son pouvoir génésique, non de son organe).

Il vient ainsi rappeler que le type de castration désignée par haşī n'interdit pas nécessairement des relations sexuelles. En fait, cet exemple est une citation tronquée du Kitāb al-Hayawān d'al-Gāḥiz (m. 255/868), donnée par ULLMANN (2000: 1776) sous la forme ra'aytu ġayra hasī yatalawwatu wa-yatlubu al-ġilmān («j'ai vu un non castrat lothiser et rechercher les garçons »):8 le verbe talawwața qualifie ici, non un eunuque, mais quelqu'un qui ne l'est pas, faisant ainsi pencher l'interprétation du verbe du côté du comportement effectif.9 Mais SCHMITT donne un autre exemple, celui d'un «intertitre» (Zwischenüberschrift), en forme d'oxymore, de l'ouvrage d'àdab d'al-Rāgib al-'Isfāhānī (m. début V<sup>e</sup>/XI<sup>e</sup> siècle) Muḥāḍarāt al-'udabā' wa-muḥāwarāt al-šu'arā' wa-l-bulaġā': ma'būn mutalawwit, avec le commentaire, ma'būn étant en arabe le nom de l'homosexuel passif, « der sich beschlafen lässt, aber nach aussen so tut, als beschliefe er » (« qui se fait b..., mais qui à l'extérieur fait comme s'il b... »). Ici SCHMITT prend parti en faveur du comportement affecté. Mais considérons maintenant ce dernier exemple, donné par ULLMANN (2000: 1766) et extrait du Kitāb al-Masālik wa-l-mamālik d'al-Bakrī (m. 487/ 1094): Ğannūnu yaz'umu 'annahu mutalawwit wa-huwa al-manīk 'idā hāla bi-l-'amrad (« Ğannun prétend que c'est lui qui sodomise, alors qu'il est l'e..., quand il s'isole avec l'imberbe »). Si talawwata marquait spécifiquement le comportement affecté, il n'y aurait nul besoin de le mettre dans le champ de yaz'umu.

En fait, talawwaṭa pose le même problème que tous les dénominatifs : celui de leur formation et de leur interprétation. Avec tanaṣṣara, on n'hésite ni sur la base  $(naṣrān\bar{\imath}, ramenée au « radical » <math>naṣr$ -, lui-même représenté dans le dérivé par les radicales n-ṣ-r) ni sur le sens (« se faire chrétien », les traits réfléchi et factitif étant marqués respectivement par le préfixe t- et la gémination de la  $2^e$  radicale). Avec tanammara, on n'hésite pas sur la base (nimr),  $10^n$  mais on hésite sur le sens : le verbe tanammara emportera une comparaison avec le comportement du nimr, si son sujet a le trait + humain (« être courroucé comme un nimr »), mais avec son pelage, si son sujet a le trait – humain (« être tacheté comme un nimr »).  $11^n$  Avec talawwaṭa, on peut hésiter sur la base même. SCHMITT choisit la base lūt̄, ramenée au radical lūt, lui-même représenté dans le dérivé par les radicales l-w-t. Il hésite par suite sur le sens : zum lūt̄ werden et/ou sich wie ein lūt̄ benehmen ? Pour ma part, je serais tenté de choisir la base liwāt et, liwāt étant une activité, de faire ainsi entrer

<sup>8</sup> Un ġulām (pl. ġilmān) peut-être de condition servile, cf. El², art. « Ghulām ».

<sup>9</sup> Pour al-Ğāḥiz, un *ḫaṣī* est un obsédé sexuel, nullement efféminé, mais avec préférence homosexuelle, cf. *EI*<sup>2</sup>, art. « Khaṣī ».

<sup>10</sup> En fait, on peut hésiter sur la base : en effet, il existe un tanammara « être numéroté », réfléchi passif d'un II nammara « numéroter », évidemment dérivé de numra « numéro ». On pourrait par ailleurs imaginer un tanammara, dérivé de Nimr ou Numayr, noms de tribus, et de sens « se rattacher ou être rattaché aux Nimr ou aux Numayr ».

<sup>11</sup> Le verbe, en ce sens, n'est pas dans les dictionnaires anciens. REIG 1983 donne II *nammara* « tacheter » [i.e. comme un *nimr*] et BELOT 1964 *mutanammir* « pommelé », en fait « tacheté comme un *nimr* » : le français fait allusion à la forme des taches, l'arabe à leur couleur (noir et blanc). Mais les dictionnaires anciens donnent un certain nombre de termes dérivés de *nimr* et faisant allusion à son pelage, à commencer par *numra* (« tacheture »), 'anmar (« tacheté ») etc.

talawwata dans le paradigme des tafa'ala de sens ta'āṭā-hu « s'adonner à telle activité ». Paradigme assez fourni, mais passé, semble-t-il, inaperçu... L'activité peut être générale, comme avec tahaddata « s'adonner au hadīt (dans le sens d'entretien, causerie, conversation) » ou spécialisée comme avec tafaqqaha « s'adonner au fiqh », 12 un même verbe pouvant relever des deux, comme takallama. Takallama, dans le sens de « parler », est et ne peut être qu'un dérivé de kalām (« parole ») : il n'existe pas de verbe de base et, même s'il existe un verbe II kallama-hu (« parler à quelqu'un »), V takallama n'est en aucune manière le réfléchi (direct et/ou indirect, passif et/ou moyen) de kallama-hu. Et c'est bien parce que takallama est un dénominatif de kalām qu'il a pu être relu à travers le sens particulier de kalām dans l'expression 'ilm al-kalām (« science de la parole de (ou sur) Allah ») et gagner ainsi le sens de « s'adonner au kalām », représenté par mutakallim dans le sens de théologien. Sur ce modèle, talawwața se comprend comme « s'adonner, se livrer au liwāţ »: c'est avec satisfaction qu'on découvre plusieurs occurrences de ta'ātā al-liwāţ dans Ullmann (2000: 1770, 1771...). Et, cette activité se faisant à deux, cela suffit, me semble-t-il, à expliquer que ce verbe puisse se prédiquer de personnages, dont on suppose que, dans ladite action, ils tiennent, pour des raisons physiologiques ou psychologiques, le rôle du passif plutôt que de l'actif. La même ambiguïté, quant à la base, se retrouve avec tasawwafa, qu'on peut dériver soit de sūfī (« se faire soufi »), soit de sūfīvva (« s'adonner au soufisme ») et qui a pu servir de modèle à talawwața, compte tenu de la réputation bien connue des ordres soufis en matière de liwāţ.

#### 5. Autres dérivés

De  $L\bar{u}t$  sont dérivés directement  $l\bar{u}t\bar{t}$  et  $l\bar{u}tiyya$ . Comme le note justement SCHMITT (2001-2002 : 52), lutiyya n'est pas le féminin de  $l\bar{u}t\bar{t}$ . C'est en fait l'abstrait correspondant à  $l\bar{u}t\bar{t}$ , ce que Ġalāyīnī ( $G\bar{a}mi^c$ , I: 184) appellerait un « maṣdar technique » ( $maṣdar ṣin\bar{a}\tau$ ). A cet égard  $l\bar{u}t\bar{t}$  doit être comparé à sodomite: tout en étant dérivé de Sodome, un sodomite n'est pas un habitant de Sodome, mais un adepte de la sodomie. De même  $l\bar{u}t\bar{t}$  n'est pas un adepte de Loth, mais un adepte de la  $l\bar{u}tiyya$ . On pourrait dire que  $l\bar{u}t\bar{t}$ , tout en étant dérivé progressivement de  $L\bar{u}t$  sur le plan morphologique, est en fait dérivé régressivement de  $l\bar{u}tiyya$  sur le plan sémantique suivant le schéma :  $L\bar{u}t > l\bar{u}t\bar{t} < l\bar{u}tiyya$ . C'est un phénomène banal, spécialement avec les adjectifs de relation, et pouvant conduire, en diachronie ou en synchronie, à des dédoublements. Ainsi  $gumh\bar{u}r\bar{t}$  s'interprète aujourd'hui comme « républicain », donc un dérivé régressif de  $gumh\bar{u}riyya$  (« république »), mais anciennement comme « populaire, vulgaire », donc comme un dérivé progressif de  $gumh\bar{u}r$  (« masse, foule, peuple ») (LARCHER 2006).  $M\bar{u}dd\bar{t}$  peut signifier aussi bien « matériel » (<  $m\bar{u}dat$ 

<sup>12</sup> tafaqqaha : taʻāṭā al-fiqh (Lisān al-ʿArab, II: 1120).

<sup>13</sup> C'est sur le sens « littéral » de *lūţī* que repose l'anecdote extraite du *Kitāb al-Bayān wa-l-tabyīn* (IV: 13 de l'édition du Caire 1368/1949) d'al-Ġāhiz, citée par ULLMANN 2000. Un personnage ayant déclaré 'anaytu bi-qawlī išhadū ǧamī'an 'annī lūţī 'ay 'anā 'alā dīn Lūţ (« j'ai voulu dire par < Soyez tous témoins que je suis lothien » en fait < je suis adepte de la religion de Loth » »), l'assistance lui rappelle qu'il a dit išhadū ǧamī'an 'annī 'anīk al-şubyān (« soyez tous témoins que j'e... les garçons »), autrement dit est un lūţī au sens effectif.

« matière ») que « matérialiste » (<  $m\bar{a}ddiyya$  « matérialisme ») (DROZDÍK 2013). <sup>14</sup> Ce qui est vrai des radicaux l'est tout autant des racines consonantiques. L'arabe a un verbe III/VI (ta) $g\bar{a}nasa$  « être homogène », dérivé de gins « genre », et un verbe II/V (ta)gannasa « naturaliser/être naturalisé », dérivé de gins (« nationalité »), lui-même dérivé de gins. La même racine consonantique gins y représente deux bases nominales différentes. On noterait enfin que si  $l\bar{u}t\bar{t}$  fait référence à  $l\bar{u}t\bar{t}yya$ , désignant un adepte de la  $l\bar{u}t\bar{t}yya$ ,  $l\bar{u}t\bar{t}yya$  fait référence lui-même à  $l\bar{u}t\bar{t}$ , désignant le fait d'être  $l\bar{u}t\bar{t}$ . La relation entre les deux termes doit alors être ainsi schématisée :  $l\bar{u}t\bar{t} \leftrightarrow l\bar{u}t\bar{t}yya$ . Elle prend en défaut la définition donnée par Galayīnī (ginstalasa), couplée au ginstalasa0 de relation [i.e. ginstalasa1 du ginstalasa2 de relation [i.e. ginstalasa3 de relation [i.e. ginstalasa4 de relation ginstalasa5 de relation ginstalasa6 murdaginstalasa6 ginstalasa7 li.e. ginstalasa7 li.e. ginstalasa8 murdaginstalasa8 murdaginstalasa9 li.e. ginstalasa9 murdaginstalasa9 murdaginstalasa9 murdaginstalasa1 li.e. ginstalasa1 li.e. ginstalasa1 li.e. ginstalasa2 li.e. ginstalasa3 li.e. ginstalasa4 li.e. ginstalasa4 li.e. ginstalasa5 li.e. ginstalasa6 li.e. ginstalasa

Du verbe de base  $l\bar{a}ta$  est dérivé le participe actif  $l\bar{a}$ 'it, pluriel  $l\bar{a}ta$  (mais aussi  $luww\bar{a}t$  et  $l\bar{a}$ ' $it\bar{u}na$ ) et la forme intensive de celui-ci  $laww\bar{a}t$ , pluriel  $laww\bar{a}t\bar{u}na$  et  $laww\bar{a}ta$ .  $L\bar{a}$ 'it désigne le partenaire actif de la sodomie, par opposition à  $mal\bar{u}t$  bihi qui en désigne le partenaire passif, donc « sodomisant/sodomisé ».  $Laww\bar{a}t$  fonctionne comme nom d'agent, ce qu'on pourrait appeler un \*sodomis(at)eur ou encore un sodomiste: -eur est le suffixe régulier du nom d'agent en français qui peut s'ajouter soit au radical du verbe, soit à celui de son nom d'action ; -iste, quoique étant le suffixe usuel pour le partisan d'une opinion ou d'une doctrine (e.g. islamiste), s'emploie également comme nom d'agent et, très souvent, comme le fa'' $\bar{a}t$  arabe, de métier (e.g. garagiste).

C'est sans doute à cause de l'ambiguïté morphologique de *liwāt*, qui peut se rattacher aussi bien à *lāṭa* qu'à *lāwaṭa*, qu'on rencontre, à côté de *liwāṭ*, *liwāṭa*, qui ne peut se rattacher qu'à *lāṭa*: *mulāwaṭa*, qui ne pourrait se rattacher qu'à *lāwaṭa*, en revanche, ne semble pas attesté; en tout cas, ULLMANN 2000 n'en donne aucun exemple, alors qu'il en donne un de *talawwuṭ*, *maṣdar* de *talawwaṭa*. <sup>15</sup>

Et c'est sans doute parce que I  $l\bar{a}ta$ , bien que verbe d'action, est réinterprétable, quand il est employé intransitivement, comme statif-résultatif (« être  $l\bar{u}t\bar{t}$  »)<sup>16</sup> qui explique ceci : le dictionnaire arabe-anglais d'Edward William LANE (1801-1876), complété par son neveu

<sup>14</sup> Dans le compte-rendu de LARCHER 2012, prétexte à une très importante réflexion sur le concept même de dérivation en arabe.

<sup>15</sup> En revanche, à l'article liwāţ de El², il est écrit : « en arabe moderne, on rencontre également liwāţa, mulāwaţa, talawwuţ, etc., à côté d'une foule d'euphémismes et de termes dialectaux ou argotiques ». On a vu que liwāţa et talawwuţ étaient attestés à date ancienne. De même, SCHMITT (2001-2002: 52) écrit : « lūţiyya ist (...) synonym zu liwāţ, liwāţa und mulāwaţa », mais sans donner de référence. La même chose pourrait être dite de mulāwiţ, pour lequel ULLMANN 2000 ne donne aucune attestation. Ce qui n'empêche pas SCHMITT 2001-2002 d'écrire : « Der liwāţ Ausführende (fā il) heisst lūţī, lā iţ, mulāwiţ oder mutalauwiţ », sans doute à la suite de l'article liwāţ de El², pourtant moins radical : « L'homosexuel est dit lūţī ou lā iţ (pl. lāṭa), ou encore mulāwiţ, quand il est principalement actif, bien que la distinction soit souvent difficile à établir ». Bien sûr, mulāwiţ et mulāwaṭa sont formables, leur interprétation pouvant hésiter, selon le contexte, entre Zielstamm et « participation ».

<sup>16</sup> Emile LITTRÉ (1801-1881), dans son *Dictionnaire de la langue française*, ne connaît *sodomiser* que comme « verbe neutre » (i.e. intransitif) dans le sens de « commettre le péché de sodomie ». Le Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales (http://www.cnrtl.fr/definition/sodomie) donne cependant comme première attestation du verbe (1587) l'emploi transitif, l'emploi intransitif étant attesté en 1612.

Stanley LANE-POOLE (1854-1931), peut lire erronément *liwāṭ* et *liwāṭa* comme \**lawāṭ* et \**lawāṭa*, qui sont typiquement des formes de *maṣdar*s de verbes d'état et non d'action, en attribuant, non moins erronément, \**lawāṭ* au *Tāġ al-'Arūs* (art. LWṬ, VII: 1885: 2682).

En faveur de la réinterprétation de  $l\bar{a}ta$  dans son emploi intransitif comme statif-résultatif, on pourrait d'ailleurs arguer de l'existence de l'élatif 'alwat. Il apparaît dans un certain nombre d'expressions du type 'alwat min (« plus sodomite que... »), que l'on trouvera dans Ullmann (2000: 1773). Il ne manque pas, dans le lexique de l'arabe classique, de 'af'al liés à des  $f\bar{a}'il$  (censément participe actif d'un verbe d'action), mais qui, sur le plan sémantique, renvoient à l'emploi intransitif du verbe, emploi où le verbe d'action devient un verbe d'état et son participe un adjectif, e.g. 'a lam « plus savant », élatif de ' $\bar{a}lim$  « savant » (et non « sachant »).

ULLMANN (2000: 1774) cite, pour lāṭa, un troisième maṣdar : malāṭ. C'est un maṣdar en mīm de forme maf'al, assez fréquent avec les verbes creux (e.g. manām). Son existence est peut-être 17 due au fait que le maşdar attendu du verbe lāta-yalūţu serait lawţ, qui présente un double inconvénient : d'être homographe de la base nominale de la famille, le nom propre  $L\bar{u}t$ ; d'être homophone du mașdar du verbe homonyme  $l\bar{a}ta$ -yal $\bar{u}tu$  qui s'emploie soit avec un objet indirect ( $l\bar{a}ta$  bih $\bar{a}$  = « s'attacher à quelque chose ») soit avec deux objets, l'un direct et l'autre indirect ( $l\bar{a}ta-h\bar{a}$   $bi-h\bar{a}$  = « attacher quelque chose à quelque chose »). L'article Liwāṭ de El² suggère, sans la retenir, une possible contamination de ce verbe par la base  $L\bar{u}t$ , <sup>18</sup> qu'admet à l'inverse notre collègue Frédéric Lagrange (c.p.). Le sens et la construction de ce *lāṭa* sont évidemment un argument en faveur de la contamination. Mais même si on l'admet, il ne s'agit pas pour autant d'une fausse étymologie, seulement de la relecture d'un verbe existant à travers une nouvelle base. Deux arguments morphologiques vont dans ce sens. L'un, cité ci-dessus, est la distribution complémentaire des mașdars (lawt vs liwāt), qui signale toujours qu'un même verbe a deux sens, étant entendu que ce qui est au départ polysémie peut devenir au fil du temps homonymie, e.g. sakana-yaskunu-sukūnan (« être immobile ») vs sakana-yaskunu-sakanan ou suknā (« habiter ») : être immobile, c'est ne pas bouger, ce qui caractérise le sédentaire par opposition au nomade. L'autre argument est décisif: ULLMANN (2000: 1772) signale l'existence, à côté de liwāt et liwāta, des variantes liyāt et liyāta. Les maşdars de forme fi'āl(a) des verbes creux en w prennent un y à la place du w, le passage du w au y étant expliqué par la voyelle i de la consonne qui précède, e.g. qāma-yaqūmu, auquel correspondent qiyām et qiyāma. A l'inverse, de manière générale, le maintien d'un w en « violation » des « règles » morpho-phonologiques, signale toujours (et souvent de manière contrastive) une dérivation dénominative, e.g. istağwaba (« interviewer, litt. chercher ou demander une réponse ») vs istağāba (« répondre favorablement à quelqu'un ou quelque chose »).

<sup>17</sup> Peut-être, car dans l'exemple que donne ULLMANN, *malāṭ* est couplé à *maznā* (= zinā(') « adultère »). C'est donc un exemple de *Formangleichung*, sans qu'on puisse dire lequel des deux termes a attiré l'autre.

<sup>18 «</sup> Il existe bien en arabe un verbe  $l\bar{a}ta$  signifiant « s'attacher, se joindre à », mais  $liw\bar{a}t$  paraît être plutôt un maşdar de  $l\bar{a}ta$  ou  $l\bar{a}wata$ , dénominatif de  $L\bar{u}t$  ».

<sup>19</sup> C'est aussi, semble-t-il, l'avis de REIG 1983, qui, après avoir donné *lawt* (« sympathie ») donne *lawt al-'awlād* « pédérastie ».

Enfin, de I *lāṭa* est dérivé IV 'alāṭa, cité par ULLMANN (2000: 1766), qui renvoie à deux vers de Wāliba b. al-Ḥubāb (m. fin IIe/VIIIe siècle) et d''Abū Nuwās (m. entre 198/813 et 200/815). Citons ce dernier : isqinī l-ḥamra ğahratan wa-'aliṭnī wa-'azninī (« donne-moi à boire du vin ouvertement et laisse-moi m'adonner au *liwāṭ* et au zinā'»). 'Alāṭa vient rappeler au passage que la forme IV 'afʿala a, en arabe classique, la même propriété que l'allemand machen lassen, c'est-à-dire de pouvoir s'interpréter, selon le contexte, comme faire faire, ce que nous appelons en français « factitif » (= anglais causative), ou comme laisser faire, ce que nous avons proposé d'appeler « laxif » (LARCHER 1998b). Le même vers rappelle que *liwāṭ* appartient au même paradigme que zinā('), celui des relations sexuelles en général, juridiquement illicites en particulier. C'est très certainement ce qui explique que la forme de base zanā soit doublée d'une forme III zānā et que le maṣdar zinā, qui est celui de I, soit doublé du maṣdar zinā', qui se rattache aussi bien à I qu'à III...

### 6. Conclusions

- 1) L'histoire coranique de Lūṭ et de son peuple est à l'origine d'une famille lexicale de l'arabe classique ;
- 2) *Lūt* est la *base* de la *dérivation* ;
- 3) La dérivation a une composante morphologique, ce que nous appelons *formation*, et une composante sémantique, ce que nous appelons *interprétation*;
- 4) Sur le plan morphologique, l'histoire de cette famille ne se laisse pas raconter suivant le simple principe racine/schème (*root/pattern*), pour deux raisons :
- a) deux dérivés,  $lut\bar{t}$  et  $l\bar{u}tiyya$ , sont directement formés sur la base  $l\bar{u}t$ : cela vient rappeler que l'arabe classique a toute une morphologie concaténative, qui ne se limite nullement à quelques suffixes, mais concerne au premier chef la morphologie verbale, à décrire en termes de radical et d'affixes;
- b) pour autant, on ne dira pas que les autres dérivés sont simplement formés sur la « racine » *l-w-t*, croisée avec un schème : on a vu qu'on pouvait se passer du principe racine/schème pour *lāṭa* et que *lāwaṭa* devait son existence à l'équivocité formelle de *liwāṭ* et/ou au fait que ce dernier était un hyponyme de *ğimā*. Cela vient rappeler l'importance des ambiguïtés morphologiques et de l'analogie dans les processus dérivationnels ;
- 5) Sur le plan sémantique, tous les dérivés font allusion à ce que fait le peuple de Loth (signification) interprété comme coït anal (désignation). Le trait remarquable, ici, est que la base/radical  $L\bar{u}t$  (ou son représentant l-w-t) s'entend métonymiquement pour  $qawm\ l\bar{u}t$ , cette métonymie étant rendue nécessaire par le fait que, dans l'histoire, Loth est le seul à ne pas faire ce que fait son peuple : c'est dire si une base nominale (et a fortiori la « racine »

<sup>20</sup> Nous empruntons la distinction au linguiste français Emile Benveniste (1902-1976) (BENVENISTE 1954 [1966]: 301).

qui la représente dans le dérivé) n'ont pas de sens en eux-mêmes mais tirent leur sens de l'emploi de cette base dans un contexte extra-linguistique.

Une étude de cas n'a d'intérêt que si elle remet en cause les relations formelles et sémantiques passant pour les mieux établies. C'est exactement ce que nous a permis de faire, ou plutôt nous a obligé à faire, l'examen, membre après membre, de la famille lexicale, relativement nombreuse, dont  $L\bar{u}t$  est la base et  $liw\bar{a}t$  le centre ...

# Bibliographie

## Sources primaires

- al-'Azharī, 'Abū Manşūr Muḥammad b. 'Aḥmad. *Tahdīb al-luġa*. Ed. 'Abd al-Salām Hārūn et al., 16 vols. Le Caire: al-Dār al-miṣriyya li-l-ta'līf wa-l-tarǧama, 1975.
- al-Fīrūzābādī, Maǧd al-dīn Muḥammad b. Yaʿqūb. *al-Qāmūs al-Muḥīṭ*. Ed. Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, 4 vols. Le Caire, 1371/1952 [reimp. Beyrouth, Dār al-Ğīl, s.d.].
- al-Ġālāyīnī, Muṣṭafā, *Ğāmiʿ al-durūs al-ʿarabiyya*. 14° édition, 3 vols. Saïda/Beyrouth: Manšūrāt almaktaba al-ʿaṣriyya li-l-ṭibāʿa wa-l-našr, 1385/1966.
- al-Ğawharī, 'Ismā'īl b. Ḥammād, *al-Ṣiḥāḥ*. Ed. 'Aḥmad 'Abd al-Ġafūr 'Attār, 7 vols. Beyrouth: Dār al-'ilm li-l-malāyīn, 1984.
- al-Ḥalīl, 'Abū 'Abd al-Raḥmān b. 'Aḥmad al-Farāhīdī. *Kitāb al-'Ayn.* Ed. Mahdī al-Maḥzūmī & Ibrāhīm al-Sāmarrā'ī, 9 vols. Qom: Mu'assasat Dār al-Hiǧra, 1989.
- Ibn Durayd, 'Abū Bakr Muḥammad b. al-Ḥasan. *Kitāb Ğamharat al-luġa*. 1<sup>re</sup> édition, 4 vols. Ḥaydarābād, 1345 H.
- Ibn Fāris, 'Abū al-Ḥusayn 'Aḥmad. *Mu'ǧam maqāyīs al-luġa*. Ed. 'Abd al-Salām Muḥammad Hārūn, 6 vols. Le Caire, 1392/1972.
- Ibn Manzūr, Lisān al-'Arab al-muhūt. Ed. Yūsuf al-Ḥayyāt, 4 vols. Beyrouth: Dār Lisān al-'Arab.
- Ibn Sīda, 'Abū al-Ḥasan 'Alī b. 'Ismāʿīl al-naḥwī al-luġawī al-'Andalusī. *al-Muḥaṣṣaṣ*. 17 vols. Būlāq, 1316-1321 H [reimp. Beyrouth, Dār al-kutub al-'Ilmiyya].
- . *al-Muḥkam wa-l-Muḥīṭ al-'a'zam.* Ed. 'Abd al-Ḥamīd al-Hindawī, 11 vols. Beyrouth: Dār al-kutub al-'ilmiyya, 1421/2000.
- al-Zabīdī, Muḥammad Murtaḍā al-Ḥusaynī. *Tāǧ al-ʿArūs min ǧawāhir al-Qāmū*s. Ed. ʿAbd al-Karīm al-ʿIzbāwī, 40 vols. 1965/1998.
- al-Zamaḫšārī, Ğār Allāh 'Abū al-Qāsim Maḥmūd b. 'Umar. '*Asās al-balāġa*. Ed. 'Abd al-Raḥīm Maḥmūd, rév. 'Amīn al-Ḥūlī. Beyrouth: Dār al-maʿrifa li-l-ṭibāʿa wa-l-našr, 1399/1979.

#### Sources secondaires

- BARTH, Jakob. 1906. «Formangleichung bei begrifflichen Korrespondenzen ». Dans: BEZOLD 1906 (éd.), II: 787-796.
- BELOT, Jean-Baptiste. 1964. *Dictionnaire arabe-français Al-Faraïd*, 18<sup>e</sup> édition. Beyrouth: Imprimerie catholique.
- Benveniste, Emile. 1954 [1966]. « Problèmes de la reconstruction sémantique », *Word*, Vol. X, n° 2-3, Août-Décembre 1954 [repris dans *Problèmes de linguistique générale*, I, ch. XXIV, 289-307].

- BEZOLD, Carl (éd.). 1906. Orientalische Studien Theodor Nöldeke zum siebzigsten Geburtstag (2. März 1906), gewidmet von Freunden und Schülern und in ihrem Auftrag herausgegeben von Carl Bezold. Giessen: Töpelmann.
- CASSUTO, Philippe / LARCHER, Pierre (éds.). 2007. La formation des mots dans les langues sémitiques. Aix-en-Provence: Publications de l'Université de Provence.
- DROZDÍK, Ladislav. 2013. « Review of Larcher (2012) ». Asian and African Studies, 22/1: 154-158.
- EDZARD, Lutz / RETSÖ, Jan (éds.). 2005. Current Issues in the Analysis of Semitic Grammar and Lexicon, I. Oslo-Gothenburg Cooperation 3rd–5th June 2004. Wiesbaden: Harrassowitz.
- El<sup>2</sup>. 1960-2006. Encyclopédie de l'Islam, 2<sup>e</sup> édition. (Art. « <u>Gh</u>ulām », « <u>Kh</u>aṣī », « Liwāṭ »).
- GHOUIRATE, Abdellatif / QUITOUT, Michel / Sayah, MANSOUR (éds.). 1998. Mélanges pour le 25<sup>e</sup> anniversaire des études arabes à l'Université de Toulouse-Le Mirail. Université de Toulouse Le Mirail: AMAM
- LANE, Edward William. 1863-1893. An Arabic-English Lexicon. London-Edinburgh: Williams and Norgate.
- LARCHER, Pierre. 1998a. «Un cas remarquable de 'délocutivité' en arabe classique ». Dans: GHOUIRATE / QUITOUT / SAYAH (éds.) 1998: 81-93.
- —. 1998b. «La forme IV 'af'ala de l'arabe classique : faire faire et laisser faire ». Zeitschrift für arabische Linguistik, 35: 14-29.
- —. 2006. « Que signifie 'dériver' en arabe classique? » Dans: EDZARD & RETSÖ (éds.) 2005: 106-124.
- —. 2007. « Racine et schème, significations lexicale et grammaticale: quelques exemples de nonbijection en arabe classique ». Dans: CASSUTO & LARCHER (éds.) 2007: 97-112.
- —. 2012 [2003]. *Le Système verbal de l'arabe classique*. 2<sup>e</sup> édition revue et augmentée. Aix-en-Provence: Presses Universitaires de Provence. [1<sup>re</sup> édition 2003].
- LITTRÉ, Émile. 1968. Dictionnaire de la langue française. Paris: Gallimard et Hachette.
- MEZ, Adam. 1906. « Über einige sekundäre Verba im Arabischen ». Dans: BEZOLD (éd.) 1906, I: 249-254.
- REIG, Daniel. 1983. Dictionnaire arabe-français, français-arabe As-Sabil, coll. Saturne. Larousse: Paris.
- SCHMITT, Arno. 2001-2002. « *Liwāţ* im *fiqh* : männliche Homosexualität? » *Journal of Arabic and Islamic Studies*, 4: 49-110.
- ULLMANN, Manfred. 2000. Wörterbuch der klassischen arabischen Sprache. Unter Mitwirkung der Akademien der Wissenschaften in Berlin, Düsseldorf, Göttingen, Heidelberg, Leipzig, Mainz und München. Ed. Deutsche Morgenländische Gesellschaft, Band II, Teil 3, 1-m bis 1-w-h, bearbeitet von Manfred Ullmann. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag.

## Référence électronique

Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales (http://www.cnrtl.fr).

PIERRE LARCHER, Université Aix-Marseille, Aix-en-Provence, France

◆ Pierre.Larcher@univ-amu.fr